
Реценция на монографию: Шмюккер-Брелоер М.  
Эсхатологические апокрифы в рукописной традиции 

 

 

181

РЕЦЕНЗИИ 
УДК: 27–245; 27–252 
 
 
 
 
 
 
 

Потапов В.В. 

РЕЦЕНЗИЯ НА МОНОГРАФИЮ:  
ШМЮККЕР-БРЕЛОЕР М.  

ЭСХАТОЛОГИЧЕСКИЕ АПОКРИФЫ  
В РУКОПИСНОЙ ТРАДИЦИИ:  
РЕДАКЦИЯ. ИССЛЕДОВАНИЕ.  

ИКОНОГРАФИЧЕСКИЕ ПАРАЛЛЕЛИ1, .2 
Московский государственный институт им. М.В. Ломоносова, 

Москва, Россия, volikpotapov@gmail.com 
 

Аннотация. В рассматриваемой монографии выделяются ключевые разде-
лы, в которых раскрывается содержание таких апокрифических текстов, как 
«Епистолия о неделе», «Хождение Богородицы по мукам», «Сказание о двена-
дцати пятницах», принятых на Руси и описывающих эсхатологические сюжеты. 

Ключевые слова: славянский апокриф; Евангелие; список; Священное Пи-
сание; летопись; Епистолия; Богородица; икона; текстология. 

Поступила: 27.12.2018   Принята к печати: 21.01.2019 
 

                                           
1 © В.В. Потапов, 2019. 
2 Schmücker-Breloer M. Eschatologische Apokryphen in der russischen hand-

schriftlichen Tradition: Edition. Untersuchung. Ikonographische Parallelen. – Köln; 
Weimar; Wien: Böhlau Verlag, 2018. – 575 S. 



 
Потапов В.В. 

 

 

182

Potapov V.V. 
Review of the monograthy of «Schmücker-Breloer M. 

Eschatologische Apokryphen in der russischen handschriftlichen  
Tradition: Edition. Untersuchung. Ikonographische Parallelen» 

Lomonosov Moscow state university, 
Moscow, Russia, volikpotapov@gmail.com 

 
Abstract. The review observes key sections of the monography presenting such 

adopted in Russia apocryphical texts as «Epistle for the week», «Descent of the Virgin 
into Hell», «Legend of Twelve Fridays» which describe eschatological plots. 

Keywords: slavic apocrypha; Gospel; list; Holy Bible; Chronicle; Epistolia; 
Virgin Mary; icon; textology. 

Received: 27.12.2018                                             Accepted: 21.01.2019 
 
 
Монография посвящена апокрифам, возникшим первоначаль-

но в древнееврейской и древнесирийской среде, а также на христи-
анском Востоке (об этом более подробно см. [Рождественская, 1996; 
Гладкова, 2001]). Появление апокрифов у славян обычно соотносят 
с принятием христианства. По мнению Н.А. Мещерского, славян-
ские апокрифы представляют собой большую научную ценность 
как с исторической и источниковедческой позиций, так и с позиции 
литературно-художественной текстологии. Древнейшие из извест-
ных славянских списков апокрифы датируются XII в. и рубежом 
XII–XIII вв. В жанровом отношении славянские апокрифы большей 
частью ретранслируют разнообразные формы текстов Священного 
Писания. Временной диапазон научно-исследовательских работ, по-
священных проблеме анализа текстов апокрифов, как правило, ох-
ватывает период начиная приблизительно с XIX в. (например, [Ти-
хонравов, 1863, 1894; Порфирьев, 1872, 1890; Сперанский, 1895] 
и др.) и XX в. (например, [Владимиров, 1900; Жебелев, 1919; Ме-
щерская, 1997; Мильков, 1999] и др.). 

Основное содержание рассматриваемой монографии доста-
точно полно изложено в разделе, посвященном итоговому всесто-
роннему исследованию представленного в тексте анализируемого 
материала [Schmücker-Breloer, 2018, S. 559–560]. По мнению 
М. Шмюккер-Брелоер, исследование летописей и летописных из-
даний подтверждает, что уже в конце XVI в. в одном сборнике 
встречаются три апокрифических текста: «Епистолия о неделе», 



Реценция на монографию: Шмюккер-Брелоер М.  
Эсхатологические апокрифы в рукописной традиции 

 

 

183

«Хождение Богородицы по мукам» и «Сказание о двенадцати пят-
ницах». 

На начальном этапе исследования автор анализирует текст 
«Епистолия о неделе». Данный текст существует в двух редакциях – 
римской и иерусалимской, что связано с местом обнаружения в 
Риме и Иерусалиме. Содержание «Епистолии» отражает требова-
ние почитать святое воскресение, распространять празднование 
воскресения по всему миру, а также соблюдать нравственные и 
этические предписания. Автор акцентирует внимание на различии 
между западным и восточным преданиями. 

Объяснение истории появления апокрифа в западном и вос-
точном преданиях идентично: местонахождение «Епистолии о не-
деле» было доступно главе церкви, который только после соблю-
дения поста и соответствующей молитвы постигал смысл 
божественного текста и обладал правом прочтения его вслух.  
В римской редакции этим лицом был Римский Папа, в иерусалим-
ской редакции – Патриарх Иерусалима. Более архаичной предстает 
иерусалимская редакция данного текста. Основанием для освяще-
ния воскресенья как особого дня недели, а также среды и пятницы 
служат библейские события: в римской редакции – это преимуще-
ственно события из Ветхого Завета, в иерусалимской – из Нового 
Завета. 

Автор останавливается также на различиях в иерархии грехов 
и грешников, призываемых к ответу. В обеих редакциях исполнение 
требований приводит к вознаграждению, благополучию, прощению 
всех грехов и вечной жизни. При неисполнении нерадивых ожидает 
целый ряд наказаний: в римской редакции в первую очередь призы-
ваются к ответу духовные чины, вероотступники, лжепророки, зло-
учители, чародеи и т.д. В иерусалимской редакции – это, прежде 
всего, клеветники, тати, мздоимцы, прелюбодеи и др., т.е. лица, со-
вершившие преступления против морали. 

Таким образом, по нашему (В.П.) мнению, наблюдается тен-
денция соотнесенности двух вышеупомянутых концепций с осо-
бенностями социальной оценки категорий грехопадения: для рим-
ской редакции – с опорой на законодательные критерии (т.е. 
право), а для иерусалимской редакции – на морально-этические 
критерии, что соответствует гипотетически следующему пред-
ставлению русского народа «в Европе живут (или судят) по закону, 
а на Руси – по совести», т.е. в определенном смысле юридическая 



 
Потапов В.В. 

 

 

184

категория «закон» противопоставляется этической категории «со-
весть». 

Используемая в исследуемых апокрифах вопросно-ответная 
форма давала возможность в большей степени усваивать библей-
скую историю и церковную догматику. Следовательно, текст ста-
новится более подвижным [Рождественская, 2008]. 

«Хождение Богородицы по мукам» строится на диалоге меж-
ду Богородицей и ведущим ее по четырем сторонам потусторонне-
го мира архангелом Михаилом. В апокрифическом тексте «Хож-
дение Богородицы по мукам» описывается ужас мест наказания и 
сами наказания с их беспощадностью и неотвратимостью. Среди 
наказанных находятся и те, кого тщетно предупреждали в «Епи-
столии о неделе». 

Апокриф «Хождение Богородицы по мукам» также сущест-
вует в двух редакциях: болгарской и сербской. В болгарской ре-
дакции основной темой является милосердие: угрожающей вечно-
сти адских мук противопоставляется защита Богородицы, которая 
добивается их прекращения. В сербской редакции на первое место 
выдвигается тема справедливости. Из сербской редакции вырастает 
третий, эсхатологический вариант, который с конца XVII в., пре-
имущественно в XVIII и XIX вв. и даже вплоть до конца XX в. 
распространяется на территории России. 

По мнению М. Шмюккер-Брелоер, тексты «Хождение Бого-
родицы по мукам» теряют свою проникновенность и силу по срав-
нению со «Сном Богородицы», приобретающим со второй поло-
вины XVIII в. все большее значение и занимающим в летописном 
сборнике в большинстве случаев начальное место или многократ-
но повторяющимся. «Сон Богородицы» представляет собой рас-
сказ Богородицы о страданиях Иисуса Христа, побуждающего ее к 
повествованию и свидетельствующего о правильности ее слов. 
Для человека, читающего, переписывающего и носящего текст с 
собой, данный текст приобретает магическую силу, становится 
чудодейственным, благодатным документом, сохраняя и оберегая 
его от всякого зла. Такой человек избавляется от всех адских мук и 
обретает вечное блаженство. 

Автор данного исследования указывает на контаминацию 
«Сна Богородицы» и апокрифического текста «Лист Иисуса Хри-
ста» – западной редакции Епистолии, появившейся в России вме-



Реценция на монографию: Шмюккер-Брелоер М.  
Эсхатологические апокрифы в рукописной традиции 

 

 

185

сте со «Сном Богородицы» и встречающейся почти в каждом ле-
тописном сборнике. 

Четвертый апокрифический текст – «Сказание о двенадцати 
пятницах», датируемый в России с XVI в., передается в двух вер-
сиях: Елевфериевской и Климентовской. Елевфериевская версия 
названа так по имени христианина Елевферия, ведущего диспут с 
евреем Тарасием об истинной вере, и встречалась она только в 
ареале распространения славянских языков. За диспутом следует 
перечисление двенадцати пятниц, среди которых самыми важны-
ми являются события Ветхого Завета. Климентовскую версию 
приписывают папе Клименту. По своему объему она значительно 
короче Елевфериевской, встречается как на Западе, так и на Вос-
токе и получила широкое распространение на всей территории 
России. События в ней относятся к Новому Завету: соблюдение 
завета, поста и чистоты ведет к божественной благодати – пренеб-
режение ими влечет за собой тяжкие муки. 

Как и ряд других древнерусских апокрифов, «Хождение Бо-
городицы по мукам», претерпев некоторые текстовые изменения, 
вошло в духовные стихи. В поздних рукописях апокрифы «Хож-
дение», «Сон Богородицы», «Сказание о двенадцати пятницах» и 
«Иерусалимский свиток» (или «Епистолия о Неделе») часто пере-
писывались вместе как единый цикл и даже как одно произведение 
[Рождественская, 2008, с. 13]. 

В главе «Апокрифические параллели» М. Шмюккер-Брелоер 
демонстрирует параллели между апокрифическими текстами и 
изображениями на иконах, фресках и миниатюрах, что служит до-
полнением к письменной традиции рассматриваемых вышепере-
численных апокрифов. Автор монографии считает, что в XIX в. 
тексты теряют свою значимость и на первый план выходят изо-
бражения, которые выглядят преимущественно суровыми, гроз-
ными и даже жестокими: люди должны воочию убедиться, что их 
может ожидать, если они не встанут на путь истины и совершенст-
вования. 

Таким образом, согласно существующим концепциям (на-
пример, по мнению М.В. Рождественской), распространение апок-
рифов в древнерусской книжности говорит нам о том, что канони-
ческой книжной традиции для усвоения основ христианской веры 
было не столь достаточно. Помимо умозрительного хотелось эмо-
ционального сопереживания и эмпатии. И апокрифы предоставля-



 
Потапов В.В. 

 

 

186

ли такую возможность. Иконография некоторых сюжетов древне-
русской живописи, таких как «Рождество Христово», «Успение 
Богородицы», «Воскресение – Сошествие во ад», изображение 
Страшного суда, в большинстве случаев основывалась на апокри-
фических текстах, свободно используемых древнерусскими ико-
нописцами. 

В заключение следует подчеркнуть, что заслуживает самой 
высокой положительной оценки фундаментальность и академич-
ность исследования, нашедшего всестороннее отражение в данной 
монографии, включающей обширную документалистику апокри-
фической текстовой культуры древнерусского наследия. 

 
 

Список литературы 
 

Владимиров П.В. Научное изучение апокрифов – отреченных книг в русской ли-
тературе во второй половине XIX столетия. – Киев: тип. Императорского ун-та 
св. Владимира Н.Т. Корчак-Новицкого, 1900. – 65 с. 

Гладкова О.В. Апокриф // Литературная энциклопедия терминов и понятий / 
Гл. ред. и сост. А.Н. Николюкин. – М.: НПК «Интелвак», 2001. – С. 43–46. 

Жебелев С.А. Евангелия канонические и апокрифические. – Петроград: Огни, 
1919. – 134 с. 

Мещерская Е.Н. Апокрифические деяния апостолов: Новозаветные апокрифы в 
сирийской литературе. – М.: Присцельс, 1997. – 455 с. 

Мильков В.В. Древнерусские апокрифы. – СПб.: Изд-во Рус. Христианского гума-
нит. ин-та, 1999. – 896 с. 

Порфирьев И.Я. Апокрифические сказания о ветхозаветных лицах и событиях. – 
Казань: В Унив. тип., 1872. – 309 с. 

Порфирьев И.Я. Апокрифические сказания о новозаветных лицах и событиях. – 
СПб.: Тип. Императорской акад. наук, 1890. – 471 с. 

Рождественская М.В. «Этого в собрании не читай, многим не показывай…» // 
Апокрифы Древней Руси. – 2-е изд., доп. – СПб.: Амфора, 2008. – С. 5–16. 

Рождественская М.В. Апокрифы // Литература Древней Руси: Биобиблиографи-
ческий словарь / Сост. Л.В. Соколова; под ред. О.В. Творогова. – М.: Просве-
щение, 1996. – С. 15–17. 

Сперанский М.Н. Славянские апокрифические Евангелия. – М.: Т-во тип. 
А.И. Мамонтова, 1895. – 137 с. 

Тихонравов Н.С. Памятники отреченной русской литературы. – СПб.: Тип. т-ва 
«Обществ. польза», 1863 а. – Т. 1. – 313 с. 

Тихонравов Н.С. Памятники отреченной русской литературы. – СПб.: Тип. т-ва 
«Обществ. польза», 1863 б. – Т. 2. – 457 с. 

Тихонравов Н.С. Памятники отреченной русской литературы. – М.: в Унив. тип. 
(Катков и Ко), 1894. – Т. 3. 



Реценция на монографию: Шмюккер-Брелоер М.  
Эсхатологические апокрифы в рукописной традиции 

 

 

187

Schmücker-Breloer M. Eschatologische Apokryphen in der russischen handschriftlichen 
Tradition: Edition. Untersuchung. Ikonographische Parallelen. – Köln; Weimar; 
Wien: Böhlau Verlag, 2018. – 575 S. 

 
 

References 
 
Tishkov, V.A. (2009) I russkij, i rossijskij. Vestnik Rossijskoj nacii, vol. 2, pp. 85–97. 
Vladimirov, P.V. (1900) Nauchnoe izuchenie apokrifov – otrechennyh knig v russkoj 

literature vo vtoroj polovine XIX stoletiya. Tip. Imperatorskogo un-ta sv. 
Vladimira N.T. Korchak-Novickogo, Kiev. 

Gladkova, O.V. (2001) Apokrif. In: Nikolyukin, A.N. (ed.) Literaturnaya ehncik-
lopediya terminov i ponyatij. NPK «Intelvak», Moscow, pp. 43–46. 

Zhebelev, S.A. (1919) Evangeliya kanonicheskie i apokrificheskie. Ogni, Petrograd. 
Meshcherskaya, E.N. (1997) Apokrificheskie deyaniya apostolov: Novozavetnye apok-

rify v sirijskoj literature. Priscel's, Moscow. 
Mil'kov, V.V. (1999) Drevnerusskie apokrify. Izd-vo Rus. Hristianskogo gumanit. in-ta, 

Saint-Petersburg. 
Porfir'ev, I.Ya. (1872) Apokrificheskie skazaniya o vethozavetnyh licah i sobytiyah. V 

Univ. tip., Kazan'. 
Porfir'ev, I.Ya. (1890) Apokrificheskie skazaniyah o novozavetnyh licah i sobytiyah. 

Tip. Imperatorskoj akad. nauk, Saint-Petersburg. 
Rozhdestvenskaya, M.V. (2008) «Ehtogo v sobranii ne chitaj, mnogim ne po-

kazyvaj…». In: Apokrify Drevnej Rusi. Amfora, Saint-Petersburg, pp. 5–16. 
Rozhdestvenskaya, M.V. (1996) Apokrify. In: Sokolova, L.V., Tvorogova, O.V. (eds.) 

Literatura Drevnej Rusi: Biobibliograficheskij slovar'. Prosveshchenie, Moscow, 
pp. 15–17. 

Speranskij, M.N. (1895) Slavyanskie apokrificheskie Evangeliya. T-vo tip. 
A.I. Mamontova, Moscow. 

Tihonravov, N.S. (1863 a) Pamyatniki otrechennoj russkoj literatury. Tip. t-va  
«Obshchestv. pol'za», Saint-Petersburg. Vol. 1. 

Tihonravov, N.S. (1863 b) Pamyatniki otrechennoj russkoj literatury. Tip. t-va  
«Obshchestv. pol'za», Saint-Petersburg. Vol. 2. 

Tihonravov, N.S. (1894) Pamyatniki otrechennoj russkoj literatury. V Univ. tip. (Kat-
kov i Ko), Moscow. Vol. 3. 

Schmücker-Breloer, M. (2018) Eschatologische Apokryphen in der russischen hand-
schriftlichen Tradition: Edition. Untersuchung. Ikonographische Parallelen. Böhlau 
Verlag, Köln; Weimar; Wien. 

 


